#### The Poem "Paranoia" by Ali Al-Andal: A Semiotic Approach

Hassan Ali Al-Najjar Al-Hammadi PhD Graduate Student/University of Sharjah.

U17200719@sharjah.ac.ae

https://orcid.org/0000-0001-8143-2355

Prof. Abdul Rahman Bu Ali. (PhD)/University of Sharjah.

abouali@sharjah.ac.ae

https://orcid.org/0000-0001-5521-5058

**DOI:** https://doi.org/10.31973/aj.v1i147.4003

#### **Abstract:**

This research aims, through the semiotic theory of Grimas, to analyze the poetic discourse in the poem "Paranoia" by Emirati poet Ali Al-Andal. It spotlights on the superficial and deep structures of this poem via small semantic units and the semiotic square as well as the semiotic reading of the thresholds of the text for the title, the opening and closing sentences.

key words: Ali Al-Andal, Emirati poetry, Grimas, semiotics, the semiotic square, the semiotics of thresholds.

# قصيدة البارانوبا لعلى العندل: مقاربة سيميائية

الأستاذ الدكتور عبد الرحمن بو على

الباحث حسن على النجار الحمادي ماجستير اللغة العربية وآدابها، جامعة أستاذ الأدب الحديث والمقارن والنقد الشارقة/طالب دكتوراه، جامعة الشارقة. الحديث والسيميائيات، جامعة الشارقة

# (مُلَخَّصُ البَحث)

يهدف هذا البحث ومن خلال نظرية غريماس السيميائية إلى تحليل الخطاب الشعري في قصيدة البارانوبا للشاعر الإماراتي على العندل، وذلك من خلال تلمس البنيتين السطحية والعميقة، أما المستوى السطحي فذلك من خلال مكونين: السردي و الخطابي، وأما المستوى العميق فيتمثل في تناول النصوص عبر آليتين، هما: الوحدات الدلالية الصغري، و المربع السيميائي. بالإضافة إلى قراءة سيميائية لعتبات النص للعنوان وللجمل الافتتاحية والجمل الختامية

الكلمات المفتاحية: على العندل، الشعر الإماراتي، غريماس، السيميائيات، المربع السيميائي، سيميائية العتبات.

#### المقدمة:

إن إجراءات التحليل والمنهجية التي اقترحها غريماس عاداً النصوص نتيجة جهاز مبني من القواعد والعلاقات، مؤكداً ضرورة التمييز بين مستويات للوصف، على أساسها تعد عناصر ما وقواعد تجميعها مفيدة، كذلك بيان أهمية المستويات التي تنظم القوانين التي يخضع لها إنتاج المعنى، كما أن التحليل يتطور على مستويين: المستوى السطحي، والمستوى العميق. أما المستوى السطحي فيوجد مكوّنان يضبطان تنظيم عناصر تعد مفيدة لهذا المستوى:

- ١- مكوِّن سردي: يضبط تتابع وتسلسل الحالات والتحولات.
- ٢- مكوّن خطابي: يضبط تسلسل الصور وآثار المعنى في نص ما.

وأما المستوى العميق فإنه يتم إعداد صعيدين لترتيب العناصر المفيدة في هذا المستوى:

- ١ شبكة من العلاقات تقيم تصنيفاً لقيم المعنى بحسب العلاقات المنعقدة بينها.
- ٢- نسق عمليات ينظم الانتقال من قيمة لأخرى (فريق إنتروفرن، ٢٠١٢، ص٣٧- ٣٨).

إن ما يميز نظرية غريماس أنه يمكن تحديد خاصيتها في صيغة بسيطة: مشكلة المعنى، فمقاربة نص ما لا يكون لها معنى إلا في حدود عرضها للمعنى بوصفه هدفاً وغاية لأي تحليل؛ فالتعرف على المعنى وتحديد حجمه لا ينفصل عن الآلية التي أنتجته، ومن هنا لا يعني تعيين المعنى بشكل حدسي من دون تحديد لنموه وتطوره وتحولاته في النص، وبذلك عوضاً عن أن تكون هناك قوة حدسية للأثر الجمال لا يتحكم فيها ولا يحدد حجمها سوى الذات المتلقية، فإنه سيتحول إلى عملية تحليلية تقيس ذلك الأثر الجمالي استناداً إلى العناصر النصية بانزباحاتها وتقابلاتها وتماسكها (بنكراد، ٢٠٠١، ص ٩-١٠).

إن هذه القراءة تحاول البحث عن أشكال المعنى في نص الشاعر الإماراتي علي العندل "البارانويا - ظلال الأنا"، وذلك وفاقاً لنظرية غريماس السيميائية، من خلال تلمس البنيتين السطحية والعميقة، كما ستسبقها قراءة سيميائية لعتبات النص للعنوان وللجمل الافتتاحية والختامية؛ إذ إنها تثير عدداً من التوقعات والاحتمالات الدلالية.

### - أولاً: سيميائية العتبات النصية:

### أ- سيميائية العنوان:

لقد اختار علي العندل عنواناً معبراً عن النص بكل وضوح من دون أي غموض "البارانويا – ظلال الأنا"، كما يتضح بوجود عنوان فرعي فيه شرح موجز وبطريقة شعرية مكثفة من كلمتين للمرض، وكأنها ظلال تتناسل حوله مشكِّلةً عبئاً على مرضه، وهذه الظلال تتمركز حول الذات "الأنا"، وكأن هذا المريض يدور حول نفسه، فلا مهرب مما ألمَّ به، إن العنوان بشقيه الرئيس والفرعي يحيلنا مباشرة إلى فحوى النص، ومما يتسم به العنوان

من دلالة سيميائية من وضوح في شق ورمزية مكثفة في شق آخر يدلنا على أن هذا النص سيصب تركيزه على هذه الرؤية، لقد نجح علي العندل في أن يضعنا في مركز النص والفكرة قبل الولوج إليه.

#### ب- سيميائية الجمل الافتتاحية:

تمثل الجمل الافتتاحية مفاتيح سيميائية في النص، وهي لا تقل في أهميتها عن بقية العتبات النصية التي تسهل عملية تلقي النص، وتسهم في تفكيك شفراته، وتحدد أشكال المعنى فيه، ومن خلالها تُدرك مضامينه السيميائية التي ينبني عليها، ومن وظائفها أنها تقدم فكرة مصغرة عن النص، وتثير فكر القارئ تمهيداً لإدخاله في عملية قراءة النص، كما تقدم جملةً من التوقعات لما سيأتي من بنى نصية درامية تجسد الأحداث وأبعادها (واصل، تقدم جملةً من التوقعات لما سيأتي العندل في مفتتح نصه (العندل، ٢٠٠٨، ص ٥٥ – ٢٠١٠). يقول علي العندل في مفتتح نصه (العندل، ٢٠٠٨، ص ٥٥):

"أعصابٌ باردةٌ

والاحتراق

يمازح الصوت

على طرقِ السندان

بحدةِ عزفِ الوتر..

أمامَ الألعابِ الموسيقيةِ

أيتها البارانويا الممتزجة

بقلبِ الليلِ

قد نسيتُ الرغبةَ

في قميص قديم".

في المقطع الافتتاحي تبرز لنا صورة جسدية وتشخيصية لحالة هذا الشخص المصاب بالبارانويا، إن الكلمة الأولى في النص هي "أعصاب"، فهي مفتاح النص، الذي من خلاله سنقرأ شخصية هذا المصاب ونفسيته المضطربة، وما يترتب عليهما من آثار على جسده ظاهرياً وداخلياً، والأعصاب هي ما يتمركز حولها المرض، وقد وصف الأعصاب بالباردة، وكأن تلك الأعصاب استُنفدت واستُهلكت كثيراً بسبب مصاحبته لهذا المرض، أو أن ذلك ما يظهر لمن حوله، وما يخفي غير ذلك، ويتضح ذلك من الجملة التي تليها؛ إذ يشعر بأن هناك احتراقاً داخلياً للأعصاب فهو منفعل بشدة وحساسية عالية لما حوله لدرجة أنه ينزعج جداً من الأصوات المحيطة به، كما أن للاحتراق صوتاً وأزيزاً يزعجه أيضاً، إنه يخاطب الممتزجة المرض باسمه وهذا يدل بأنه تآلف معه، وهو واع لما يحدث معه، وهي الأعصاب الممتزجة

بقلب الليل، أي أنه يتألم حتى في عزلته ووحدته، ويروي في نهاية المقطع الافتتاحي بكلمات دالة على حزن وألم بأنه نسي الرغبة في قميص قديم، وكأنها إشارة على فقدانه الشغف في الأشياء وتلاشى البهجة.

إن الجمل الافتتاحية دالة على حالة هذا الشخص، وتبين لنا تفاعل الجسد من خلال الأعصاب الباردة، والسندان وهو أحد أجزاء الأذن وذلك من خلال انزعاجه من الأصوات، والقميص الذي هو محدد للجسد ومن خلاله أشار إلى فقدانه الرغبة، وما سبق دوال سيميائية لهذا الجسد، إذ تتضمن الإشارات صورة إجمالية تدلنا على حالة الشخص وما آل إليه من أعراض، فكانت الجمل الافتتاحية تمهيداً لما يود الشاعر قوله لاحقاً في النص.

### ج- سيميائية الجمل الختامية:

إن الجمل الختامية تقدم ما يشبه الإجابات التي تضمرها الجمل الافتتاحية، وتُحدد في الحظة التي ينتهي فيها الصراع، ويكون الانتقال فيها إلى ما يشبه وضعية الاستقرار، أو ما يوحي بذلك، ويشير بأن ما سيأتي خاتمة، أو تلخيصاً لما سبق، وتقوم بوظيفة رئيسية تتمثل في اختزال ما فُصِّل في النص، وهي تختلف عن الاختزال الذي تقوم به الجمل الافتتاحية، فالجمل الافتتاحية تعطي صورة إجمالية قبل التفصيل، أما الجمل الختامية فإنها تختزل ما سبق من تفصيل (واصل، ٢٠١٠، ص ٢٠).

يقول على العندل في ختام نصه (العندل، ٢٠٠٨، ص ٦٨):

"ظلاً لأنا الروح

قد غادرَ القلقُ

ۅؾؙؙۅؚۜڿؾؙ

ملكاً لإجهاضي

مع الهتكِ البهيِّ

للحم

وإرعابِ الروحِ

بثقلِ وباءِ الخجلِ

وغبطة التمزيق

إلى البصق الأحمر

إلى التضور ظلالاً..

أتسكعُ القلبَ....".

هنا في الجمل الختامية يصور لنا الشاعر حالة الشخص وهو في هزيمة تامة، ويأس بعد محاولاته الكثيرة، وانكفائه على عزلته، فكل أمل بالشفاء أو التعافي قد أُجهض، وأن هذا الإجهاض لم يمر عليه سهلاً، فهو منهك الجسد، منهار القوى، مثقل الروح، فقد تخلص من كل أمل، وكأنه كان يحمل بالأساس جنيناً كان يقاوم من أجل الحياة ولكنه استسلم في نهاية الأمر ومات، فهو يعاني الآن آلام هذا الإجهاض والتخلص، ويعود إلى عزلته، فقد استقر على هذا الحل النهائي، ولم يعد له شيء في الخارج، إنما صارت حياته منطوية على الداخل، وهذا ما يتضح لنا في الجملة الأخيرة "أتسكعُ القلبَ"، فهو لا يجد الخلاصَ إلا في مشاعره المضمرة.

إن الجمل الختامية تُعد اختزالاً لما سبق في النص، وهي تقدم الخلاصة النهائية التي توصل إليها الشخص المصاب بالبارانويا؛ إذ استسلم أخيراً لطبيعة وضعه، وتفهّم لذلك، وصار أكثر وعياً بأنه لا بد من الانكفاء على الذات.

لقد كانت الجمل الافتتاحية تبرز لنا الإشكالات التي تمر بها هذه الشخصية، أما الجمل الختامية فكانت تدلنا على استقرار الحالة، واستيعابها لمجريات الأمور باستسلامها، واختزالها ما سبق من تطورات للحالة.

### ثانياً: المستوى السطحى:

# أ- المكوِّن السردي:

إن المعنى مؤسس على الاختلاف، فالمعنى يوجد عندما يكون هناك اختلاف، فالتحليل السيميائي للنصوص هو تعرف على الاختلاف داخل النصوص ووصف له، وتُسمى ظاهرة تتابع الحالات والتحولات الموجودة في الخطاب والمسؤولة عن إنتاج المعنى بالسردية، ونسمي تحديد الحالات والتحولات والعرض الدقيق للفروق والاختلافات التي تظهرها على شكل تتابع تحليلاً سردياً (فريق إنتروفرن، ٢٠١٢، ص ٤١ – ٤٢)، كما "يتقدم المكوّن السردي في أي نص بوصفه سلسلة من الحالات والتحولات القائمة بين الذوات ومواضيعها" (واصل، ٢٠١٠، ص ٢٠).

إن الموضوع في هذا النص مرض البارانويا الذي عانت منه هذه الذات، والذي ألقى بظلاله ودلالاته على النص، وقد تباينت الاختلافات من انتقال هذه الذات من حالة إلى أخرى، ومن صورة إلى أخرى، تتضح لنا من خلالها أعراض البارانويا من صور للهروب ومحاولات الفرار والخوف من ملاحقة الآخرين، وذلك في سلسلة من التحولات بين الذات والموضوع.

في صورة أولى، كان الشخص يصارع الوهم واللاشي، وذلك من خلال اشتباكه بالأيدي مع الهواء كما يعتقد، في حركة جسدية مع شيء لا مرئي، ثم يمضي في صورة أخرى مهرولاً إذ لا أحد معه؛ هارباً من ظله، تلك الصورة الجسدية المطبوعة والتي تظل تتبعه وتلاحقه، وتشكل له عبئاً نفسياً ثقيلاً ومؤلماً (العندل، ٢٠٠٨، ص ٥٧):

الضرب يديَّ

في الهواءِ

متراجعاً عن حجمي

مهرولاً وحدي

وظلِّي يطبعني

على الجدار كثيفاً".

وفي تحول بين الذات والموضوع، نجد بأن هذا الشخص الذي كان يهرب من ظله، صار متآلفاً معه، ومنسجماً مع حالته، وواعياً لحالة الظل، فنراه يلتصق بظله، وكأنه يلوذ به عوضاً عن لجوئه للبشر، وكذلك تصالحه مع ظله فهما يسقطان معاً ويقومان معاً (العندل، ٢٠٠٨، ص ٢٠):

" ..ظلالاً.. لا ملموسةً..

متمماً أحلامي

ملتصقاً بالظلِّ

وفي كل انحناءةٍ

نسقطُ معاً...".

وهذا تحول واضح بين المقطع الأول والثاني، إذ يهرب في البدء من ظله ويحارب الهواء، أما في المقطع التالي فقد كان ملازماً لظله، وينظر له بنظرة غير عدائية وبها ألفة ومواكبة لتغير إحساسه به.

وفي تحول آخر، يشعر هذا الشخص بأنه مهزوم فعلاً مما هو مجهول أو ما يظن بأنه يلاحقه، فذهنه الآن يوغل في التفكير بالفرار، وإنه يتساءل عن سبب ذلك، لقد صار يجهل حالته، إنه يتحيَّن الفرصة مثل لصِّ يحاول الهروب (العندل، ٢٠٠٨، ص ٦٤):

"الهزيمةُ الموقوتةُ فجراً

تتدلَّى مع اللصوصيةِ

بالتقاطِ ذهن مليءٍ

بالفرار لماذا؟!".

وبعد ذلك يُطلق عنانَ جسده للهرب، في تحولٍ من السكونِ حين كان يفكر في الفرار، إلى الحركة بالجري هرباً، وهو في جريانه يظل سؤاله كما هو "لماذا؟!"، لكنه يُجيب هذه المرة ويعلل بأنها بسبب الآلام التي لا تتوقف، على عكس المرة السابقة حين ترك السؤال من دون إجابة، إنه في اضطراب دائم، ينتقل من حالةٍ إلى أخرى (العندل، ٢٠٠٨، ص ٣٥):

11316

تجري هارباً

منادياً ابعدوا

عني مني..

إنها الآلامُ

وباءً لا يستكينُ

عبرَ امتداداتِ

حوافِّ كلِّ الرؤوسِ".

لقد تقدم المكون السردي في هذا النص بسلسلة من الحالات والتحولات بين الذات وبين الموضوع، والصراع الذي يتطور بينهما، فرأينا كيف أن هذا الشخص انتقل من صورة لأخرى، بينه وبين ظله، ففي المرة الأولى كان يهرب من ظله، وبعد ذلك اختلف الوضع، فصار متصالحاً مع ظله ومتآلفاً مع وضعه، وفي انتقال آخر أصبح يفكر بالفرار، وفي نهاية الأمر انطلق جرياً هارباً من ظله، كذلك انتقل من سؤال "لماذا؟!" وهو لا يدرك الإجابة، إلى سؤال "لماذا!" وهو واع لأسباب ذلك، مع ملاحظة أن الشاعر قد وضع في الأولى علامة الاستفهام مع التعجب، أما الثانية فاكتفى بعلامة التعجب، وتلك دلالة بأنه ارتفع الجهل وبقي التعجب مستمراً كاستمرار مرضه.

# ب- المكوِّن الخطابي:

إن "البنى السردية داخل النصوص هي التي تتكفل بالمضامين التي تقدمها اللغة وتنظمها، بينما التحليل الخطابي يصف حالة هذه المضامين وشكلها" (فريق إنتروفرن، ٢٠١٢) ، كما "ويمثل المكون الخطابي حلقة وصل بين البنية السطحية والبنية العميقة، من حيث إنه يحدد الدلالة الأولية للنص، ويتم عبر هذا المكون دراسة الصور المحورية المتمفصلة في النص، وضبط مساراتها التي تندمج فيها، وتؤسس للتشاكلات الخطابية، ومن ثم تحديد الأدوار الموضوعاتية للممثلين" (واصل، ٢٠١٠، ص ٣٧).

إن النص في كليته يعد شبكة مترابطة من الصور، وعند التحليل ينبغي الاكتفاء بأكثرها تميزاً، كما نقوم بتجميعها وتعديلها لإعطائها صياغة سيميائية متجانسة، وعليه بإمكاننا أن نميز بين صورتين محوريتين ينبني النص منهما، وأما الصور الباقية فتشكل لواحق لها، وهوامش عليها، تعززها وتبرزها من جهة، ومن جهة أخرى تضفي عليها عمقاً (واصل، ٢٠١، ص ٣٩). إن الصورتين المحوريتين اللتين نلحظهما في نص علي العندل عليهما ترتكز قصيدة "البارانويا - ظلال الأنا": الهروب، والانعزال.

أما صورة الهروب فتبرز بشكل واضح في كثير من أجزاء النص، وفي أغلب مقاطعها، سواءً بصورة مباشرة أم غير مباشرة، وتشكل محوراً دلالياً في هذا النص؛ كما أنها مرتبطة ارتباطاً متلازماً مع الظل والهروب منه، وحيناً الهروب من الحالة النفسية التي تسيطر عليه، وهذا الهارب يدور في حلقة مفرَغة، والمرض يلاحقه حيثما ذهب، وترافقه أعراضه في المكوث وفي الفرار، ومن أمثلة الهروب في النص (العندل، ٢٠٠٨، ص ٥٧):

"مهرولاً وحدي".

وأيضاً (العندل، ۲۰۰۸، ص ٦٢):

"والإرادة

قبعةً تقفرُ مع

اهتزازاتِ الرقبةِ

مثلما

تصوراتُ أحدبَ

يركض ويركض

مُضاحكاً

الزمانَ فقاعاتِ غيوم".

وأيضاً (العندل، ۲۰۰۸، ص ۲۶):

"الهزيمةُ الموقوتةُ فجراً

تتدلى مع اللصوصية

بالتقاطِ ذهنٍ مليءٍ

باالفرارِ لماذا؟!".

وأيضاً (العندل، ۲۰۰۸، ص ٦٥):

الماذا!

تجري هارباً

منادياً ابعدوا

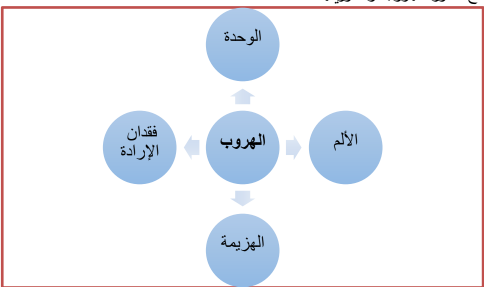
عنی منی..

إنها الآلامُ

وباءً لا يستكينُ".

هذه أمثلة على مركزية فكرة الهروب في هذا النص، وهاجس الفرار، إنه يهرب من ذاته، أو يظن بأنه سينجو بهذا الفرار، كما وقد ارتبط هذا الهروب بالمشاعر السلبية التي ترافقه، وملامح الجسد المريض في المقاطع السابقة حركية دلت عليها مفردات الهرولة والركض والجري والفرار، وأيضاً في اهتزازات الرقبة، وكل ذلك من أعراض البارانويا من توجس لما يحيط من الأشياء، ومن تخيل الخطر القادم من مكان مجهول، مع مراقبة ما يدور في الأمكنة.

إن الهروب لم يكن حلاً لما يعتريه؛ إنما كان الهروب دالاً سيميائياً على أنه جزءً من تكوينه النفسي والتي تحيط به آلامه وهزائمه وفقدانه للإرادة، وفي الرسم التوضيحي الآتي ستتضح صورة الهروب ومحوريتها:



أما صورة الانعزال فهي تشكِّل في هذا النصِّ مأزقاً لهذه الذات المتألمة، كما أنها تتبادل الأدوار مع المحور الأول، فالذات في هذا النص تنتقل بين الهروب والانعزال، وتراوح بينهما بحثاً عن مخرج من أزماتها، ومن صور الانعزال قولُ الشاعر (العندل، ٢٠٠٨، ص ٥٧):

"مهرولاً وحدي

وظلى يطبعني

على الجدار كثيفاً

لانتظاراتِ الصباحاتِ

وميلادِ الخواءِ....".

وقوله (العندل، ۲۰۰۸، ص ٥٩):

"مُجدداً

قادرٌ على الاستيقاظِ

متأملاً

في الركن البعيدِ

وأد الاشتهاء بمجرفة

النبض".

وقوله (العندل، ۲۰۰۸، ص ۲۰):

"ملتصعاً بالظلّ

وفي كلِّ انحناءةٍ

نسقطُ معاً...

.. خلفَ الستائر

جدارَ وجهٍ".

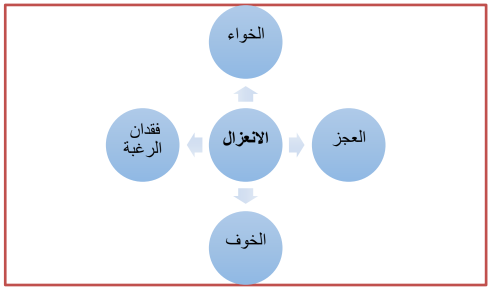
وقوله (العندل، ۲۰۰۸، ص ۲۲):

"يا بارانويا القلبِ

وحدي أمسك شللي".

إن صورة الانعزال في هذا النص تبرز أيضاً وتتقاطع مع المشاعر السلبية، كما تبين لنا في المقاطع السابقة، فالانعزال حيناً قرين بالانتظارات والشعور بالخواء، وحيناً قرين بقفدان الاشتهاء والرغبة في الأشياء، ومرة يلتصق مع الخوف والهشاشة النفسية بسرعة وسهولة السقوط، ومرة تبرز معها صورة العجز، وكل هذه القرائن دلالات سيميائية لما نستشفه في النص من أثر الانعزال، ومن الملامح الجسدية التي لازمت هذا الانعزال انعكاس ظله على الجدار بشكل كثيف بحسب ما هو يتصور وتلك دلالة على طول المكوث في مكان واحد حتى إنه يظن بأن ظله يتوالد على الجدار ويكبر لملازمته مكاناً واحداً لمدة طويلة من دون تغيير، فكانت دالةً سيميائياً على الجسد الساكن في مساحة مكانية محدودة، وفي مقطع آخر تتبين لنا درامية المشهد بحركات جسدية بسبب هذا الارتياب المرضي، فها هو يلتصقُ بصورة جسده أي ظله، و يتناغم جسدياً مع حركة الظل، وقد زالت بينهما فكرة الأثر أو أن يتابع الظل حركة الجسد، وصارا كيانين منفصلين عن بعضهما، ولكنها متوافقان.

ستتضح لنا في الرسم التوضيحي الآتي محورية صورة الانعزال وما يتقاطع معها في النص:



وحين نمعن النظر في الصورتين السابقتين: الهروب، والانعزال، وهما كما أشرنا تُعدَّان محوربن رئيسين، فالصورة الأولى تتخذ مسلكاً يفضى إلى محاولة البحث عن حل ولو كان بالخروج من دائرة سكونه، أما الصورة الثانية فهي توحي بالاستسلام والعجز، وكما نرى بأن الصورتين تشكلان في الظاهر حالة تضادية بين الحركة والسكون، أما في مضمونها فيشكلان تشابهاً ضمنياً من حيث إنهما يمثلان حالة هذا الجسد المصاب، ويأسه وآلامه وعجزه عن إيجاد حل لنفسه، إنه شخصية قلقة على الدوام، وهذا القلق زمانيٌّ ومكانيٌّ، في كافةِ الأوقات والأزمنة التي تمر عليه، وإن هاتين الصورتين يتداخلان بشكل كبير ومتكامل؛ فالهروب يكون من واقع يريد تغييره، أما الانعزال فيكون من واقع عجز عن تغييره، فهو ينتقل بينهما في صورة متكاملة، فالهروب هو أثر النعزال لم يعد يطيقه، والانعزال هو أثر لإنهاكه من تكرار الهروب، وتكمن في الصورتين انفعالات تؤدي إلى معنى واحد هو الألم النفسى المستمر الذي يلقى بظلاله على الجسد، وهذا ما يسميها غربماس بـ "المسار الصوري" وقد عرَّفه بأنه "مجموعة صور متلاحمة يشدُّ بعضها بعضاً وبحيل بعضها على بعض. فالسيارة والقطار والحافلة والطائرة تؤلف مساراً صورياً يحمل عنوان وسائل النقل" (العجيمي، ١٩٩١، ص ٧٩). وكذلك ما لاحظناه في الصورتين المحورتين بأنهما بالرغم من اختلافهما إلا أنهما متلاحمتان وبشد بعضهما بعضاً وبحيلان إلى بعضهما، مشكِّلتيْن مساراً صورياً واحداً يحمل عنوان "الألم".

#### ثالثاً: المستوى العميق:

"إذا كانت وظيفة البنية السطحية تتمثل في الكشف عن أشكال المعنى عبر البنى المتمظهرة (المتجلية والملموسة)، بواسطة البرامج والمسارات السردية، وما يحدث فيها من حالات وتحولات بين العوامل، ومواضيعها، و مؤهلاتها، وقدراتها على الإنجاز؛ فإن البنى العميقة تهتم بالكشف عن أشكال المعنى في بنياته المحايثة، عبر مفصلة للوحدات المحورية في النص، ما ينتج عنها من تخالفات، و تماثلات، وتضادات ... إلخ" (واصل، ٢٠١٠) مما يعد المستوى العميق هو المستوى الأخير من المستويات التي أقرّها غريماس، إنه يهدف إلى تمثيلٍ منظمٍ ومنطقي على نطاق المضمون، وذلك من خلال إعادة بناء ما أنجز في البنى السطحية، وتنظيمه، كما أنه في هذا المستوى تُتناول النصوص عبر آليتيْن، هما: الوحدات الدلالية الصغرى، و المربع السيميائى (الخرشة، ٢٠٢٠، ص ٢٠٩٠).

### أ- الوحدات الدلالية الصغيرة:

إنه يُقصد بالوحدات الدلالية الصغرى ارتباط الدوال فيما بينها، فالدالُ لا يؤدي بصورته المنفردة المعنى المقصود، فلا بد من علاقة تربط بين دالٍ وآخر (الخرشة، ٢٠٢٠، ص ٤٠٩٤) ، كما أنه "يمكن لصور لغة ما أن تقيم علاقات فيما بينها، وأن ترتبط، وتتجمع، أو تتقابل، وتقصي بعضها البعض بفضل سيماتها المشتركة أو المختلفة" (فريق إنتروفرن، ٢٠١٢، ص ١٥٧) ، إذنْ لا تشتغل الألفاظ وحيدة بمعزل عن بقية الألفاظ الأخرى، فلا وجود لألفاظ مستقلة بمفردها، كما أنه لا بد من علاقة رابطة بين لفظ وآخر (واصل، ٢٠١٠، ص ٤٩). وعند النظر في نص علي العندل نبصر عدداً من الصور التي تكوّن علاقات مع صور أخرى، ومنها:

البرودة / عكس / الاحتراق التراجع / عكس / الهرولة الكثافة / عكس / الخواء الخلع / عكس / اللبس الخلع / عكس / اللبس الرحيل / عكس / الجلوس وسأقوم بتحليل الصورة الأولى والثانية:

إن العلاقة بين البرودة والاحتراق علاقة عكسية، وهذه العلاقة تنتج علاقة دلالية رابطة بينهما، تقتضي وجودها وتسمى بالمحور الدلالي، وهو هنا المحور الرابط بين البرودة والاحتراق وهو بيان مدى الألم النفسي العميق لهذا المريض بالبارانويا، وأيضاً حدة الشعور الملازم له، فهو ينتقل من النقيض "البرودة" إلى النقيض تماماً "الاحتراق"، فهو متأرجح ومتعذب بين هذين الألمين، وقد يكون ذلك في الوقت ذاته؛ فالبرود ربما يكون ظاهرياً وبادياً

على وجهه، أما الاحتراق فهو داخلي عميق في نفسه وما تصنعه له أوهامه وتخيلاته، وقد تكررت في النص مرتين، ومقترنتين مع بعضهما البعض، أما المرة الأولى ففي بداية النص (العندل، ٢٠٠٨، ص ٥٥):

"أعصابٌ باردةٌ

والاحتراق

يمازح الصوت

على طرقِ السندان

بحدةِ عزفِ الوتر".

والمرة الأخرى في المقطع السادس من النص (العندل، ٢٠٠٨، ص ٦٣):

"بطيئاً خفيفاً

تحترقُ بأعصابِ باردةٍ".

وكذلك صورة التراجع وصورة الهرولة، وإن بينها علاقة عكسية، وذلك حين قال الشاعر (العندل، ٢٠٠٨، ص ٥٧):

".. أضربُ يديَّ

في الهواءِ

متراجعاً عن حجمي

مهرولاً وحدي".

إن المحور الدلالي الرابط بين التراجع والهرولة يتمثل في الحركة الجسدية المستمرة، وعدم السكون، مما يدل على دوام الاضطراب والقلق، وعند النظر في صورتي التراجع والهرولة نرى بأن هناك دلالة مشتركة تجمعها وهو الخوف من شيء إما قادمٌ من الأمام فيسبب له التراجع وعدم مواجهته، وإما قادمٌ من الخلف مما يجعله يهرول هارباً، إنه إذن في حراكي جسدي لا يتوقف، ولكن فقط تتغير اتجاهات الحركة.

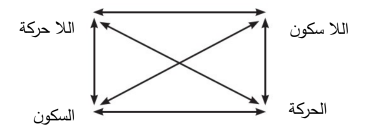
# ب- المربع السيميائي:

ومما يقوله غريماس عن المربع السيميائي: "إن تعقيد المربع يسير – أو يجب أن يسير – في اتجاهات عديدة متباينة. يمكن أن يتعلق الأمر، بادئ ذي بدء، بالإغناء الداخلي للمربع، الذي يمكن أن نحصل عليه بالتحديدات الأكثر دقة للعلاقات التفاعلية و بالتعرف إلى مواقع جديدة نهائية: فعلاً، إن العمليات التي يمكن أن نجري على المربع التصنيفي، تولّد عناصر موقعية من التوليد الثاني (عنصر مركب ومحايد، عناصر متوازنة، أو مهيمنة إيجابية أو سلبية، عناصر تكميلية، تغطي الإشاريات... إلخ) ... يبدو التعقيد، في نهاية الأمر، مثل مقاربة تسعى إلى استيضاح تمفصل الأكوان المصغّرة المولّدة للخطابات،

الموسومة بالتناسب والتطابق أو بتعالق عدد كبير من المقولات المقوماتية، وإلى إقامة، بهذه الصيغة، التشاكل بين البنيات العميقة وتمظهراتها على مستوى السطح" (غريماس، ٢٠١٨، ص ٤٧ – ٤٨). إن المربع السيميائي يمثل تجسيداً حيًّا للقيم والموضوعات المتمفصلة في النص، وهو يعيد مفصلتها وتفكيكها تفكيكاً منطقياً، كما أن اختيار الصور ووضعها في محاور المربع السيميائي ليست عملية عشوائية، إنما بسبب أنها صور محورية ومهيمنة في النص، وقيم أو موضوعات مهمة فيه، وتُنظم العلاقات بين هذه الصور وفقاً للتراتب، والتضمن، والتناقض، والتضاد (واصل، ٢٠١٠، ص ٥٥ – ٥٠).

إنه بعد اطلاعنا على نص "البارانويا – ظلال الأنا" نرى أن الصور المحورية التي يمكن تمثيلها بمربع غريماس السيميائي تبرز من خلال محورين دلاليين، وهما: "السكون"، و"الحركة"، ومن خلال هذا المربع تقابل "السكون" نقيضها "اللا سكون"، وكذلك تقابل "الحركة" نقيضها "اللا حركة"، وقد تمثلت هاتان الصورتان من خلال العديد من دوال النص، أما عن قيمة "السكون" فتبرز من خلال تأمل الأشياء ولا يأتي التأمل إلا من خلال السكون، مونولوج الذات مع المرآة وهذا أيضاً لا يتأتى إلا في لحظات تعمقت في سكونها، كذلك الاعتراف بالعجز هو نوع من أنواع السكون الذي أُجبر عليه بسبب المرض، أيضاً امتلاء الذهن بأسئلة الفرار من نتاج لحظات السكون، وذكر المقبرة والأبدية والتسكع في القلب كلها مترادفات للحالة السكونية، وأما عن قيمة "الحركة" فهي في المقابل أوضح ما يكون، وذلك من خلال صور عدة في النص تتجلى فيها حركية الجسد، ومنها ضرب اليدين في الهواء، والتراجع والهرولة، واللبس والخلع، والسقوط، وصورة اهتزازات الرقبة، وصورة الأحدب المستمر في الركض، ومد اليدين للمصافحة، كذلك صورة الجرى هرباً.

إنه من خلال قراءة نص علي العندل وما سبق من عرض الصور الدلالية يمكننا أن نمثِّل المربع السيميائي لدلالاته وصوره المحوربة بالرسم التوضيحي التالي:



ويتضح لنا من خلال المربع السيميائي أن العلاقات بين صور النص المحورية تنتظم فيما بينها وفقاً للتراتب، والتناقض، والتضاد، وتتمثل بالآتي:

- إن علاقة التراتب تكمن بين الحركة والسكون طبقاً للمحور الدلالي الذي يجمع بينهما، وهو الاضطراب والقلق المستمر للذات في هذا النص، وكذلك محاولة الذات في البحث عن مخرج لهذا الألم المستمر؛ فالسكون يمثل التأمل لإيجاد الحل والاستشفاء للجسد المريض، أما الحركة فتمثل نفاد الحلول وارتباطها بعدم اليأس من إيجاد حلِّ ما، فالحركة دالة على البحث المستمر للشفاء والخروج من هذا المأزق.
- أما علاقة التناقض فتأتي بين محوري الحركة واللا سكون؛ فوجود الحركة ينفي معه وجود السكون، والعكس كذلك، فلا وجود لأحدهما مع الآخر في الوقت ذاته، فلا يتزامنان أبداً، وان وجود أحدهما يعنى غياب الآخر بالضرورة.
- وأما علاقة التضاد بين الحركة والسكون، فالحركة هي ضد السكون، والعكس صحيح، غير أن وجود الحركة يفرض وجود السكون، أي أن ذكر أحدهما يتطلب وجود الآخر، بالرغم أنهما غير متوافقين وبقومان على التضاد.
- وأما العلاقة التي تجمع بين اللاسكون واللاحركة فهي علاقة شبه تضاد، وهذا ما تمثله الذات في هذا النص، هو غير مستقر في سكونه فذهنه مليء بأفكار الفرار، وهو لم يهدأ أو يهنأ له بال في وقت سكونه، كذلك هو لا يحقق شيئاً أو يتقدم خطوة حقيقية للعلاج والشفاء في حالته الحركية؛ فحركته اعتباطية، وهي جزء من ألمه المستمر.

#### - الخاتمة:

بالنظر إلى معالجة قصيدة "الباراناويا – ظلال الأنا" للشاعر علي العندل على ضوء نظرية غريماس السيميائية فقد برزت لنا عدة زوايا للقصيدة، وذلك من خلال دراسة العتبات السيميائية في النص، ومن تطور التحليل من المستوى السطحي إلى المستوى العميق، مما أوضح لنا عدداً من ملامح النص من خلال هذا التحليل، كما لم يخلُ النص من علامات للجسد المريض و المصاب بالبارانويا، وتنوعت صور الجسد بين سكونه وحركته، وانعكاساته التي تمثلت بالظلال، وكان غنياً بمفردات الجسد الداخلية من مثل: (أعصاب، السندان، العقل، القلب، الذهن، الخلايا) إن النص من عنوانه إلى آخر كلمة فيه يمثل علامةً سيميائيةً للجسد المصاب بمرض البارانويا، وقد نجح الشاعر في أن يتقمص تلك الذات المريضة، وأن يسقط ظلال هذا المرض بوصفه لحركات الجسد.

### المصادر والمراجع:

- ١. بنكراد، سعيد (٢٠٠١): السيميائيات السردية مدخل نظري، منشورات الزمن، الدار البيضاء، ط١.
- الخرشة، أحمد غالب (٢٠٢٠): تحليل الخطاب الشعري في ضوء نظرية غريماس السيميائية: قصيدة "غريب على الخليج" للسياب أنموذجاً، جامعة الأزهر، مجلة كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنين، القاهرة، العدد ٣٩، الجزء ٦، ديسمبر.
- ٣. العجيمي، مجد الناصر (١٩٩١): في الخطاب السردي نظرية غريماس، الدار العربية للكتاب، تونس،
  ط١.
  - ٤. العندل، علي (٢٠٠٨): سيف الماء، دائرة الثقافة والإعلام، الشارقة، ط ١.
- عريماس (٢٠١٨): سيميائيات السرد، ترجمة عبدالمجيد نوسي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء،
  ط ١.
- ٦. فريق إنتروفرن (٢٠١٢): التحليل السيميائي للنصوص، ترجمة حبيبة جرير، دار نينوي، دمشق، [د.ط].
  - ٧. واصل، عصام (٢٠١٠): في تحليل الخطاب الشعري دراسات سيميائية، دار التنوير، الجزائر، ط١٠.